# 試論「觀空」、「三昧空」、「所緣空」等之關聯 ——以《大智度論》卷 12 與卷 74 之三種空為主——

## 釋宗證

目 次

- 一、前言
- 二、略明《大智度論》卷12、卷74的三種空之涵義
  - (一)、《大智度論》卷 12 的三種空
  - (二)、《大智度論》卷74的三種空
- 三、試論此六種空之異同
- 四、六種空之判攝

五、結論

關鍵詞:分破空、觀空、十八空、三昧空、所緣空、自性空

# 一、前言

「空」,釋尊早於《阿含經》提及,然此中重於「緣起」、「無常」、「無我」義,「空」並未特異地標顯出來;部派佛教承襲之,轉而導向對「法」作條理式的分別、論義;《般若經》依次傳出,不僅闡發「空」的奧義,其種類也逐漸增廣、類集。「對於空義之探討,在大乘佛教興起中,百家爭鳴,諸說或異,而確然直探「空」之深義,備受推崇者,實推龍樹菩薩莫屬!龍樹思想的「空」,上承釋尊於《阿含》開示的緣起、中道,融通《般若經》(亦含攝、抉擇部派之說),深觀、貫徹緣起——無自性——當體即空之勝義,破除偏執邪說。2

此篇撰寫的動機,乃在研讀《大智度論》卷 12 與卷 74 所說兩類的三種空之際,<sup>3</sup>有鑒於對「觀空」、「三昧空」、「所緣空」三者之意含,曖昧難明,而在「時節因緣」的促成下,斗膽下筆,嘗試釐清之。然感於時間的逼迫,本身語言能力之不足,引用資料但取漢文典籍——主要從《大智度論》〔以下簡稱《智論》〕及相關經論著眼;現代著作方面,則以印順導師著述爲依。未及能參考其他研究成果,殊感遺憾!

本文組織架構:首先,「前言」部分,敘述撰寫的動機與方式。其次, 第二節從《智論》以及印順導師之相關著作中,略釋《智論》卷 12 與卷 74 中分別提到兩類的三種空。再者,第三節則嘗試比對兩類的三種空彼此異同 處。文末,參照經論與導師著述,以抉擇此等空之正義。

<sup>1</sup> 詳見印順導師著,《空之探究》,新竹,正聞出版社,民國74年7月初版,89年1 月十版,第一至四章;《印度佛教思想史》,臺北,正聞出版社,民國77年4月初版,民國82年四月五版,pp.97~99;《初期大乘佛教之起源與開展》,臺北,正聞出版社,民國70年5月初版,83年7月七版,pp.686~688等。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 印順導師著,《空之探究》,自序 p.2;《性空學探源》,臺北,正聞出版社,民國 39 年 5 月初版,民國 81 年 4 月修訂一版,p.1。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>《大智度論》卷 12(大正 25, 147c21~148a21)的「分破空」、「觀空」、「十八空」,與卷 74 (大正 25, 581b20~c5)的「三昧空」、「所緣空」、「自性空」兩類。

# 二、略明《大智度論》卷 12、卷 74 的三種空之涵義

本節中,主要依據《智論》與印順導師相關著作中,概說《智論》卷 12、卷 74 兩類三種空。以下,先釋分破空、觀空、十八空,次明三昧空、 所緣空與自性空。

# (一)、《大智度論》卷 12 的三種空

《智論》在卷 12 釋檀波羅蜜,明財、施者、受者「三事不可得」,圓 滿具足槽波羅蜜中,舉疊爲例,從因緣和合,無實存有,而引申出三種空:

復次,有極微色、香、味、觸,故有毛分,毛分因緣故有毛,毛因緣 故有毳,毳因緣故有縷,縷因緣故有疊,疊因緣故有衣。若無極微 色、香、味、觸因緣,亦無毛分,毛分無故亦無毛,毛無故亦無毳, **靠無故亦無縷,縷無故亦無疊,疊無故亦無衣。** 

問曰:亦不必一切物皆從因緣和合故有,如微塵至細故無分,無分故 無和合。疊麁故可破,微塵中無分,云何可破?

答曰:至微無實,強為之名。何以故?麁細相待,因麁故有細,是 細復應有細。

復次,若有極微色,則有十方分;若有十方分,是不名為極 微;若無十方分,則不名為色。4

復次,若有極微,則應有虚空分齊;若有分者,則不名極 微。

復次,若有極微,是中有色、香、味、觸作分,色、香、 味、觸作分,是不名極微。

關於極微有無方分的問題,可參考:

<sup>[1]《</sup>俱舍論》卷 2(大正 29,11c4~29)。

<sup>[2]《</sup>成唯識論》卷 1(大正 31,4a7~25)。

<sup>[3]</sup> 唐·窺基撰,《成唯識論述記》卷 3 (大正 43, 267b16~268a21); 唐·窺基撰, 《唯識二十論述記》卷 2(大正 43,995c8~996b29); 唐·惠沼述,《成唯識論了 義燈》卷 3(大正 43,691c17~692a9)等。

以是推求,微塵則不可得。如經言:「色若麁、若細,若內、若外, 總而觀之,無常、無我」。<sup>5</sup>不言有微塵,是名**分破空**。<sup>6</sup>

復有觀空:是疊隨心有,如坐禪人觀疊或作地,或作水,或作火,或作風,或青,或黃,或白,或赤,或都空,如十一切入觀。如佛在書閣崛山中,與比丘僧俱,入王舍城。道中見大水<sup>7</sup>。佛於水<sup>\*</sup>上敷尼師壇坐,告諸比丘:若比丘入禪,心得自在,能令大水<sup>\*</sup>作地,即成實地。何以故?是水<sup>\*</sup>中有地分故。如是水、火、風、金、銀種種寶物即皆成實。何以故?是水<sup>\*</sup>中皆有其分。

復次,如一美色,姪人見之以為淨妙,心生染著;不淨觀人視之,種種惡露無一淨處;等婦見之妒瞋憎惡,目不欲見,以為不淨。姪人觀之為樂,妒人觀之為苦,行人觀之得道,無豫之人觀之,無所適莫,如見土木。若此美色實淨,四種人觀,皆應見淨;若實不淨,四種人觀,皆應不淨。以是故,知好醜在心,外無定也。觀空亦如是。復次,是疊中有十八空相故,觀之便空,空故不可得。8

依據《智論》:一、所謂**分破空**者,舉疊爲例,〔以觀慧等〕逐步解析,自麁至細:疊→縷→毳→毛→毛分→極微。又極微亦由色、香、味、觸四塵,以及地、水、火、風四大種所合成;<sup>9</sup>如是析至極微,更從理證與教證破:

〈 1 〉 麁細相待性: 言麁言細, 是異法相互對待而施設, 而非絕對的 「細」存在。所以說有「至細」的微塵〈極微〉, 不合道理。

頌曰:欲微聚無聲,無根有八事,有身根九事,十事有餘根。

論曰:色聚極細,立微聚名,為顯更無細於此者。此在欲界,無聲無根,八事俱生,隨一不減。云何八事?謂四大種及四所造色香味觸。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 如《雜阿含.32 經》卷 1(大正 2,7a10~b15),《雜阿含.33 經》卷 2(大正 2,7b22~c12),《雜阿含.58 經》卷 2(大正 2,14b12~15b1)。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 另見《大智度論》卷 31(大正 25,291c21~292a28),卷 32(大正 25,297b24~c5), 卷 89(大正 25,691a12~b8)等。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 水=木【元】【明】【宫】【石】\*(大正 25,148d, n.2)。又比利時學者 Lamotte 依《雜阿含.494 經》卷 18(大正 2,128c19~129a8)論定應作「木」。

<sup>8《</sup>大智度論》卷 12(大正 25,147c15~148a22)。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 如《俱舍論》卷 4(大正 29,18b19~25)說:

➡ 從麁細相待關係破無所謂「至細」的極微。

〈2〉有否十方分論極微色之不可得:若極微是色法,則應該具備東、 西、南、北等十個方向分位,如此則可在分割,非是極微;若說 不具十方分,那麼便不是色法。

号 從色法必具十方分破極微。

〈 3 〉若說有極微,則應於虛空中有分際〈分別的界限〉——佔有空間,如此則不能說是極微。<sup>10</sup>

➡ 從色法於虛空中必有方分,破無極微色。

- 〈4〉極微由四大種與四塵合成,既由其和合而成,則不可說是極微。□〉從極微中有四大種與〔大種所造〕四塵,破其是「其小無內」的極微。
- 〈 5 〉引共許之經(《雜阿含.33 經》)言明色是無常、無我。極微是 色,故亦無常、無我,非無因緣和合,非不可破。

□>引經明色無常、無我;極微是色,故亦無常、無我。

如是推求極微(微塵)亦是假名安立,實不可得。

由此種漸次分破的方式,於法的敗散中,終至無相,沒有真實存 在的個體,而了知是空,故名「分破空」。<sup>11</sup>

10 此白話解釋由對照《大智度論》卷 36(大正 25,326b29~c8)與卷 89(大正 25,691a12~23)而得,僅供參考。另可參閱《中觀今論》,p.129。

 <sup>11</sup> 印順導師著,《中觀今論》,新竹,正聞出版社,民國39年1月初版,87年1月出版,pp.70~72,pp.126~131;《中觀論頌講記》,新竹,正聞出版社,民國41年6月初版,87年1月出版,p.23;《寶積經講記》,新竹,正聞出版社,民國53年12月初版,87年1月出版,p.116;《印度佛教思想史》,p.139。

按:根據印順導師考證,此分破空之教說,可溯源《雜阿含.122經》卷6《羅陀經》(大正 2,40a4~18)。又部派中,說一切有部立足於「三世實有法體恆存」〔見《大毘婆沙論》卷76(大正 27,395c28~396a1);《俱舍論》卷20(大正 29,104b2~106b8)〕,以此分破之方式,於色法析至極微,心法析至刹那念,而立爲實有,反而落入自性執中。如《俱舍論》卷22(大正 29,116b12~26)所示:

頌曰:彼覺破便無,慧析餘亦爾,如瓶水世俗,異此名勝義。

論曰: ······ 若物異此名勝義諦。謂彼物覺,彼破不無,及慧析餘彼覺仍 有,應知彼物名勝義諦。如色等物,碎至極微,或以勝慧析除味 等,彼覺恒有;受等亦然。此**真實有**,故名勝義。依勝義理,

心法 → 刹那念 色法 → 極 微 皆不可得 → 空

- 二、所謂**觀空**者,主要著重在隨著能觀心的差異,對於所觀之同一外境,產生不同相貌的領受〔如《智論》之舉例〕,由茲見知境並非存在「絕對的」真實性,無有定相,故知其爲空寂。<sup>12</sup>
- 三、所謂十八空者,今依《般若經》各經本記載,列表如下:

A: 西晉·竺法護譯,《光讚經》卷1(大正8,154c19~26)<sup>13</sup> ⇒談「相應般若波羅蜜之行」

B:西晉·竺法護譯,《光讚經》卷 6 (大正 8, 189b2~190a6) ⇒談「菩薩摩訶薩之摩訶衍」

C:西晉·無羅叉譯,《放光般若經》卷 4(大正 8,23a5~b8) □>談「菩薩摩訶薩之摩訶衍」

D:後秦·鳩摩羅什譯,《摩訶般若波羅蜜經》卷1(大正8,219c9~12) ➡>談「勸學般若波羅蜜」

後秦・鳩摩羅什譯,《摩訶般若波羅蜜經》卷 1(大正 8,224a11~15) □>談「相應般若波羅蜜之行」

後秦·鳩摩羅什譯,《摩訶般若波羅蜜經》卷5(大正8,250b4~7)

#### 說有色等,是實非虛,名勝義諦。

- 12 依印順導師論斷,此一「觀空」,見於經部譬喻師所用,如《大毘婆沙論》卷 56(大正 27,288b16~27)引述;後大乘唯識學者也多所使用〔如以「一境應四心」說明一切唯識所變現。詳見《攝大乘論釋》卷 4(大正 31,402c10~27);《成唯識論述記》卷 14(大正 43,488c11~21)等〕。然依此法,終達「境空心有」,故仍有不當之處。詳見《中觀今論》,pp.72~73;《中觀論頌講記》,pp.23~24;《寶積經講記》,新竹,正聞出版社,民國 53 年 12 月初版,87 年 1 月出版,p.116;《『大智度論』之作者及其翻譯》〈增定本〉,臺北,東宗出版社,民國 81 年 8 月初版,82 年 5 月第二版,pp.55~57;《華雨集》〈四〉,臺北,正聞出版社,民國 82 年 4 月初版,pp.97~98。
- 13 有關 A:西晉·竺法護譯,《光讚經》卷 1(大正 8,154c19~26)之十八空,由於經中並無釋義,筆者查詢的現代著作〔如印順導師之著書,學者葉阿月著《唯識思想的研究》,與游祥洲先生的博士論文〈漢譯龍樹論典『大智度論』十八空之研究〉等〕,似乎均無作比對於其餘經本之探討。故筆者但依詞義嘗試作對照,然其中(10)無品空、(14)無起空、(15)無滅空三種空,更有待細究,在此僅供參考。

➡>談「菩薩摩訶薩之摩訶衍」

 $E: 唐 \cdot 玄奘譯,《大般若波羅蜜多經》卷 402 (大正 7,8c2<math>\sim$ 6)<sup>14</sup> 

F: 唐·玄奘譯,《大般若波羅蜜多經》卷 413 (大正 7,73a15~18) ➡談「菩薩摩訶薩之大乘相」

G:後秦·鳩摩羅什譯,《大智度論》卷 31(大正 25, 285b6~296b2) ➡>談「勸學般若波羅蜜」

|    | A                             | В        | С         | D       | Е                     | F        | G       |
|----|-------------------------------|----------|-----------|---------|-----------------------|----------|---------|
| 1  | (1)內空                         | (1)內空    | (1)內空     | (1)內空   | (1)內空                 | (1)內空    | (1)內空   |
| 2  | (2)外空                         | (2)外空    | (2)外空     | (2)外空   | (2)外空                 | (2)外空    | (2)外空   |
| 3  | (3)內外空                        | (3)內外空   | (3)內外空    | (3)內外空  | (3)內外空                | (3)內外空   | (3)內外空  |
| 4  | (4)空空                         | (4)空空    | (4)空空     | (4)空空   | (4)空空                 | (4)空空    | (4)空空   |
| 5  | (5)大空                         | (5)大空    | (5)大空     | (5)大空   | (5)大空                 | (5)大空    | (5)大空   |
| 6  | (6)真空                         | (6)真妙空   | (6)最空     | (6)第一義空 | (6)勝義空                | (6)勝義空   | (6)第一義空 |
| 7  | (7)有爲空                        | (7)所有空   | (7)有爲空    | (7)有爲空  | (7)有爲空                | (7)有爲空   | (7)有爲空  |
| 8  | (8)無爲空                        | (8)無爲空   | (8)無爲空    | (8)無爲空  | (8)無爲空                | (8)無爲空   | (8)無爲空  |
| 9  | (9)究竟空                        | (9)究竟空   | (9)至竟空    | (9)畢竟空  | (9)畢竟空                | (9)畢竟空   | (9)畢竟空  |
| 10 | (14) <i>無起空</i> <sup>15</sup> | (10)廣遠空  | (10)不可得原空 | (10)無始空 | (10)無際空 <sup>16</sup> | (10)無際空  | (10)無始空 |
| 11 | (15) <i>無滅空<sup>17</sup></i>  | (11)不分別空 | (11)無作空   | (11)散空  | (11)散空<br>(12)無變異空    | (11)散無散空 | (11)散空  |
| 12 | (11)本淨空                       | (12)本淨空  | (12)性空    | (12)性空  | (13)本性空               | (12)本性空  | (12)性空  |

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 在「勸學般若」部分,《大般若波羅蜜多經》卷 413(大正 7,73a15~18)立二十空 ,同《大般若波羅蜜多經》卷 3(大正 5,13b22~26)、《大般若波羅蜜多經》卷 51(大正 5, 290c17~21), 異於其他經本。見印順導師著《空之探究》, p.159。

「無始空」,唐譯本作「無際空」。源於《阿含經》說:「眾生無始以來,本際不 可得」,沒有生死的前際。沒有最初的前際,也就沒有最後的後際;沒有前後際, 也就沒有中際,因而演化為「無際空」,表示「空」的超越時間相。

<sup>15《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷 5(大正 8,250c4~6):「何等為無始空?若法初來處不可 得,非常非滅故。何以故?性自爾。是名無始空。」依此「無始空」義判「無起 空」近似之。

<sup>16</sup> 印順導師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.726:

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>《摩訶般若波羅蜜經》卷 5(大正 8, 250c6~8):「何等為散空?<u>散名諸法無滅</u>,非 常非滅故。何以故?性自爾。是為散空。」依此「散空」義判「無滅空」近似之。

| 13 | (12)自然相空                      | (14)自然相空        | (14)自相空  | · / — · · — ·          | (14)自相空<br>(15)共相空 | (13)自共相空  | (13)自相空   |
|----|-------------------------------|-----------------|----------|------------------------|--------------------|-----------|-----------|
| 14 | (13)一切法空                      | (13)一切法空        | (13)諸法空  | (14)諸法空                | (16)一切法空           | (14)一切法空  | (14)諸法空   |
| 15 | (10) <i>無品空</i> <sup>18</sup> | (15)不可得<br>無所有空 | (15)無所得空 | (15)不可得空 <sup>19</sup> | (17)不可得空           | (15)不可得空  | (15)不可得空  |
| 16 | (16)無形空                       | (16)無所有空        | (16)無空   | (16)無法空                | (18)無性空            | (16)無性空   | (16)無法空   |
| 17 | (17)自然空                       | (17)自然空         | (17)有空   | (17)有法空                | (19)自性空            | (17)自性空   | (17)有法空   |
| 18 | (18)有形無形空                     | (18)無所有自然空      | (18)有無空  | (18)無法有法空              | (20)無性自性空          | (18)無性自性空 | (18)無法有法空 |

p.s:數字(n)表該經本十八種空的順序。

對於經本中所條列出的十八空,從經與龍樹論之根本意,印順導師發見:雖然《般若經》從種種觀點,依不同事義的觀察,因而類集爲種種空。然其所以是「空」的道理是一致的——「性自爾」故,<sup>20</sup>由此推知經論

18《摩訶般若波羅蜜經》卷 5(大正 8, 250c19~21):「何等為不可得空?求諸法不可得,是不可得空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名不可得空。」 又依徐中舒主編,《遠東·漢語大字典①》,臺北,遠東圖書公司,民國 80 年 9 月版,pp.615 ~616,「品」有:<u>〈1〉眾多。〈2〉事物的種類。</u>〈3〉等級。〈4〉品格,指人的德行、風貌。〈5〉格調。〈6〉標準,基準。〈7〉法式,法則。〈8〉評論,衡量……等義。

「復次,須菩提!菩薩摩訶薩復有摩訶衍,所謂內空、外空、內外空、空空、大空、第一義空、有為空、無為空、畢竟空、無始空、散空、性空、自相空、諸法空、不可得空、無法空、有法空、無法有法空。」須菩提白佛言:「何等為內空?」佛言:「內法名眼、耳、鼻、舌、身、意。眼、眼空,非常非滅故。何以故?性自爾。耳、耳空,鼻、鼻空,舌、舌空,身、身空,意、意空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名內空。」……「何等為無法有法空?」「諸法中無法,諸法和合中有自性相;是無法有法空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名無法有法空。」

#### [2]《大智度論》卷 31(大正 25, 292a28~b20):

性空者,<u>諸法性常空</u>,假業相續故,似若不空。譬如水性自冷,假火故熱。止火停久,水則還冷。諸法性亦如是,未生時空無所有,如水性常冷;諸法眾緣和合故有,如水得火成熱;眾緣若少若無,則無有法,如火滅湯冷。如經說:「眼空無我、無我所。何以故?性自爾!耳、鼻、舌、身、意,色乃至法等,亦復如是。」

問曰:此經說我、我所空是為眾生空,不說法空,云何證性空?

答曰:此中但說性空,不說眾生空及法空。性空有二種:一者、於十二入中無

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>《摩訶般若波羅蜜經》卷 1(大正 8,219c9~12)之「不可得空」,宋、明、宮本作「無所得空」。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> [1]《摩訶般若波羅蜜經》卷 5(大正 8, 250b3~c28):

所重在於「自性空」。而這「自性空」,乃是依《雜阿含經》而立的。<sup>21</sup>龍樹論貫徹「緣起即無自性,無自性即空」,同樣地本著「自性空」而發揮甚深空義,契乎中道的。依此,《般若經》與《智論》含容種種空,卻是以「自性空」爲究竟了義的。<sup>22</sup>

# (二)、《大智度論》卷74的三種空

除上文敘述的三種空之外,《智論》在卷 74 闡明「所說甚深空者」的 內容,又道出三種空:

問曰:此中說空等法深,是何等空?

答曰:<sup>[1]</sup>有人言:三三昧:空、無相、無作;心數法名為空<sup>23</sup>,空\*故

我、無我所。二者、十二入相自空。無我、無我所,是聲聞論中說。<u>摩</u> 訶衍法說:十二入我、我所無故空,十二入**性無**故空。

復次,若無我、無我所,自然得法空。以人多著我及我所故,佛但說無 我、無我所;如是應當知一切法空。若我、我所法尚不著,何況餘法! 以是故,眾生空、法空終歸一義,是名性空。

復次,性名自有,不待因緣;若待因緣,則是作法,不名為性。諸法中皆無性,何以故?一切有為法,<u>皆從因緣生</u>,從因緣生則是作法;若不從因緣和合,則是無法;如是**一切諸法性不可得**故,名為性空。

- <sup>21</sup>《雜阿含.232經》卷 9(大正 2,56b21~c1): 如是我聞:一時,佛住舍衛國祇樹給孤獨園。時有比丘名三彌離提,往詣佛所,稽首佛足,退坐一面。白佛言:「世尊!所謂世間空,云何名為世間空」?佛告三彌離提:「眼空,常、恆、不變易法空,我所空。所以者何?**此性自爾**。若色,眼識,眼觸,眼觸因緣生受——若苦、若樂、不苦不樂,彼亦空,常、恆、不變易法空,我所空。所以者何?**此性自爾**。耳、鼻、舌、身、意,亦復如是,是名空世間」。佛說此經已,三彌離提比丘聞佛所說,歡喜奉行。
- <sup>22</sup>《大智度論》卷 44(大正 25,378a25~28):

復次,菩薩方便者,非十八空故令色空,何以故?不以是空相強令空故,色即是空;是色從本已來常自空,色相空故,空即是色;乃至諸佛法亦如是。

有關十八空,可參閱《大智度論》卷 31(大正 25,285b18~c23),卷 46(大正 25,396a6~b17)。

另詳見印順導師著,《中觀今論》, $p.70\sim73$ ;《初期大乘佛教之起源與開展》, $pp.723\sim725$ ;《空之探究》, $pp.162\sim164$ , $pp.170\sim171$ , $pp.180\sim186$ ;《印度佛教思想史》, $pp.97\sim99$ ;《『大智度論』之作者及其翻譯》, $pp.55\sim56$ 等。

<sup>23</sup> 此「空」字,《大正藏》原作「定」,今依宋、元、明、宫、石本改「空」(大正 25,581d,n.11)。本段文義,可參閱印順導師著,《中觀今論》,pp.73~74;《印度佛教思想史》,p.140。

#### 能觀諸法空。

- [2]有人言:外所緣色等諸法皆空,緣外空故,名為空三昧。
- [3]此中佛說:不以空三昧故空,亦不以所緣外色等諸法故空。 何以故?
  - ◎若外法不實空,以三昧力故空者,是虚妄不實。
  - ◎若緣外空故生三昧者,是亦不然!所以者何?若色等法實 是空相,則不能生空三昧;若生空三昧,則非是空。

此中說:離是二邊說中道,所謂諸法因緣和合生,是和合法,無有一定法故空。何以故?因緣生法無自性,無自性故即是畢竟空。是畢竟空,從本以來空,非佛所作,亦非餘人所作;諸佛為可度眾生故,說是畢竟空相。是空相,是一切諸法實體,不因內外有。

是空<sup>24</sup>有種種名字,所謂無相、無作、寂滅、離、涅槃 等。<sup>25</sup>

論中說到第一種空是「三昧空」,依文所示,即指三三昧——空、無相、無作。以修習三昧成就,於心上現起空相故,以如是三昧力觀諸法亦空。

第二種空,立名爲「所緣空」。即約所緣慮之外法是空相;由緣外空境故,說是空三昧。<sup>26</sup>

對於以上所舉的二空,《智論》論主判爲非釋尊教說之正義。若約契理,言「諸法空」之因由,乃諸法皆依因待緣而得以存在〔或消散〕,既是

按:如《智論》中敘述外人主張,此三昧空者,如說修習三三昧,此三昧於心所法中為定所攝。此三昧成就,能於定心上現起空相,故於此空三昧的定心中,觀諸法亦是空。

若依上述所釋,似乎亦可作「定」字解。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 空+(相)【宋】【元】【明】【宮】【石】(大正 25,581d, n.13)。

<sup>25《</sup>大智度論》卷 74(大正 25,581b20~c7)。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 唐·窺基撰,《大乘法苑義林章》卷 4(大正 45,331a3~8):

十九空者,前十七中除無所得,別加三空:一、所緣空,一切識所緣境皆空; 二、增上空,所緣空、增上緣一切俱空;三、互無空,前說諸空,謂是互無空。 牛中無馬等。今觀一切作空,名之互無空。

因緣和合,則沒有實在的自性,以諸法無自性故說名爲空——這是「法爾如是」,本來如此,非人爲造作所成的。此「自性空」,方真契乎中道,臻至一切法空的實義!

關於「三昧空」與「所緣空」,《智論》釋文甚簡,故依印順導師之著書,再窺其義:

## 〈一〉三昧空:

〈 1 〉《中觀今論》, pp.73~74:

「三昧空」,與上面三空中的觀空不同。這是就修空觀——三三昧的時候,在龍觀的心上所現的空相說的。如十遍處觀,在觀青的時候,一切法皆青,觀黃時一切法皆黃,青黃等都是觀心上的觀境。這樣,空也是因空觀的觀想而空的。經上說種種法空,但依能觀的觀慧而觀之為空,於外境上不起執著而離戲論,所以名空,而實此種種法是不空的。這等於說:空是觀心想像所成的,不是法的本相。這樣,必執有不空的,不能達到也不會承認一切法空的了義教說。

# 〈 2 〉《印度佛教思想史》, p.140:

「三昧空」:在三昧〈samAdhi〉——定心中,觀一切法空;空是能緣的三昧(心)空,以空三昧觀一切法,所以說一切法空。

#### 〈二〉所緣空:

〈1〉《中觀今論》,pp.73~74:

「所緣空」,與上說相反,是**所緣的境界**是空的,能觀心這才託所緣空境而觀見它是空。

#### 〈 2 〉《印度佛教思想史》, p.140:

「所緣空」:所緣境是空的,緣外境的空相,名為空三昧。

此四段文中,《中觀今論》定義「三昧空」之爲空,看起來似乎較著重 對於**境**方面的描述,但若互比其他內容,則可另見其義:

- 〈1〉《智論》原文對「三昧空」的定義:「三三昧:空、無相、無作;<u>心</u> 數法名為空,空故能觀諸法空」;
- 〈 2 〉《印度佛教思想史》p.140 之描述:「空是能緣的三昧(心)空……」;
- 〈3〉從前引《智論》與《中觀今論》、《印度佛教思想史》之文,不難看出「三昧空」與「所緣空」的相互對應——前者自**能觀的心**約空,後者由**所觀的境**約空。

根據上述幾點,推知「三昧空」應是修習空等三昧而達**心〔心所〕**中現起空,於**定心中**再進一步觀**所緣境**爲空。<sup>27</sup>然緣慮的對象呈顯「空」的狀態,是基於「觀心想像所成」,而非如實徹知其自性本空,故「必執有不空的」——也由此顯出與「觀空」〔境空心有〕的差別。反之,「所緣空」則是境空,能觀心方依託所緣而見空。

至於這兩類的三種空彼此間之異同,將待下節另行分析。

# 三、試論此六種空之異同

上來已簡明分破空等之要義。此下,進一步分別其間之異同,以便更 確切掌握之。

- 〈一〉第一類的三種空——分破空、觀空、十八空:
  - 1 · 「分破空」與「觀空」之異同:此二者雖同樣知所緣境空,然「分破空」是<u>藉由分析或慧觀的層</u>層剖析方式,從境的散壞相中而得悉爲空;「觀空」則重在因緣

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 印順導師在解釋《雜阿含.559經》卷 21(大正 2,146b24~c19)中的「無想心三昧」 ,認爲是「無想不覺知,不取外所緣相,且連<u>內心的能緣想念也不生起</u>,這是無心 定。」這或許與「三昧空」——能觀心是空,可作對照。詳見《性空學探源》 p.80。

慮的對象伴隨心念轉變而呈現殊異之相或有不同的領受,由此了 達境的無有實在性。再者,「分破空」不論於色於心皆可析至空 無;「觀空」則容易墜入「境空心有」的窠臼中。

|     | 異                  | 同       |
|-----|--------------------|---------|
| 分破空 | 1.分析法至無<br>2.心、色皆空 | 1.外 境 空 |
| 觀空  | 1.觀境隨心轉<br>2.境空心不空 | 2.他 空   |

# 2 · 分破空、觀空與十八空之異同:

「十八空」的種類雖多,然依經論的根本義,實則強調<u>一切法當</u> 體即空,本自空寂性——「性自爾」,理如前示〔見 pp.6~ 7〕。相對於此,<u>「分破空」則經由解析</u>,<u>「觀空」乃從境隨心</u> 轉推知;此二者皆非當下通曉「法自空寂」,雖亦可作爲達到空 之方便,但是倘若知見不正,反易陷入偏執中。

## 〈二〉第二類的三種空——三昧空、所緣空、自性空:

#### 1 · 三昧空與所緣空之異同:

如前文已論及,「三昧空」是<u>修習空等三昧而得心〔心所〕現空</u> 相,再於定中以此能緣三昧〔心、心所〕,<u>觀境令空</u>。「所緣 空」則是<u>所緣的外色等諸法是空</u>,能觀心才憑仗所觀境而見之爲 空,由茲立名空三昧。<u>前者是依心空之力進而於定中觀境空;後</u> 者是境空而心方依彼見空。

|     | 異                  | 同        |  |
|-----|--------------------|----------|--|
| 三昧空 | 1.修空等三昧<br>2.心空境不空 | داد مانا |  |
| 所緣空 | 1.心緣外空境<br>2.境空心不空 | 他空       |  |

### 2 · 三昧空、所緣空與自性空之異同:

「三昧空」、「所緣空」與「自性空」之差別,在於若偏執前二空,則落入二邊,<u>必導致有所不空,無法遍徹一切法皆空的道理。</u>而「自性空」,是<u>緣起諸法無自性故,當體即空——「宛然</u>有而畢竟空」的,非是由修空三昧等方以爲空的!<sup>28</sup>

## 〈三〉觀空與三昧空、所緣空之異同:

#### 1 · 觀空與三昧空之異同:

《1》根據上文對「觀空」及「三昧空」的意含,若以同樣能達到境空的結論,二者有其相近之處。然「觀空」與「三昧空」的分判,或可謂是:<u>前者重在境空</u> 從境隨心轉而見實境之不可得;後者重於能緣的三昧〔心〕空 以此空三昧〔心〕力進而觀一切法空。再者,就印順導師書云:「觀空」是無法使其能觀心空,以其「觀空即限定它要用能觀的心以觀外境不可得的,能觀心的本身,即不能再用同一的觀空來成其為空」,終至「境空心有」。<sup>29</sup>而「三昧空」與之不同處,爲在定心中以空三昧力觀外法而呈現空相,然此外法空相,「是觀心想像所成的,不是法的本相。……」<sup>30</sup>故而可能反執外法非是空。

<sup>29</sup> 詳見印順導師著,《中觀今論》,pp.72~73;《中觀論頌講記》,pp.23~24;《寶積經講記》,p.116;《華雨集》〈四〉,p.97等。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 印順導師著,《中觀今論》,pp.74~75。

按:此「能觀心的本身,即不能再用同一的觀空來成其為空」的說法,可能來自說一切有部之「自性不知自性」的主張。參閱《大毘婆沙論》卷 9(大正 27, 43a18~c4),卷 20(大正 27, 104b9~23);《大智度論》卷 90(大正 25, 697b3~6)。

然依大眾部等的主張〔詳見《大毘婆沙論》卷 9(大正 27,42c11~21)〕,則對「觀空……<u>能觀心的本身,即不能再用同一的觀空來成其為空</u>」一句之立場,似乎應有所保留!有關部派間的異說,此處暫且不作深究。

<sup>30</sup> 印順導師著,《中觀今論》,pp.73~74。

|     | 異                  | 闰  |  |
|-----|--------------------|----|--|
| 觀空  | 1.觀境隨心轉<br>2.境空心不空 | 他空 |  |
| 三昧空 | 1.修空等三昧<br>2.心空境不空 | 他空 |  |

〈 2 〉 其次,《中觀今論》說明觀空與三昧空皆舉十遍處觀爲 喻。<sup>31</sup>其喻雖同,然所強調重點應有差別。前者舉十遍處 觀,由修習時,觀外法爲青、黃、赤、白等即成彼色之意 義,取其境隨心轉、依心所現之理,而類比於「觀空」。 〔餘書另舉不淨觀、般舟三昧等喻,同理可知。〕<sup>32</sup>後者

31 印順導師著,《中觀今論》,p.71、p.74。

附註:印順導師著作中〔諸如《初期大乘佛教之起源與開展》,pp.843~847、 pp.864~867;《印度佛教思想史》, pp.140~141;《華雨集》〈二〉, pp.272~277等。〕判攝「般舟三昧」爲「觀空」、「唯心念佛」,乃因行者 自念諸佛現前等的境界,「只是自心三昧所現的境界」——這是著重在覺了 「境隨心現」的角度而說。然這應不否認此「般舟三昧」成就,依三昧力等 得見「十方諸佛悉立在前」之境界,但唯心所現,而全無實分。依經論:

[1]《般舟三昧經》卷 1(大正 13,899b16~18):

菩薩如是持佛威神力,於三昧中立自在,欲見何方佛即得見。何以故?持佛 力、三昧力、本功德力,用是三事故得見。

[2]《般舟三昧經》卷 1(大正 13,899b25~28):

作是念:佛從何所來?我為到何所?自念:佛無所從來,我亦無所至。自念: 欲處、色處、無色處,是三處意所作耳。

[3]《大智度論》卷 33(大正 25, 306a15~23):

問曰:如《般舟經》說:以般舟三昧力故,雖未得天眼,而能見十方現在諸 佛; ……答曰: ……般舟三昧, 憶想分別, 常修常習故見。

[4]《十住毘婆沙論》卷 12(大正 26,86b4~15):

若菩薩成此三昧已,如淨明鏡自見面像,如清澄水中見其身相。初時隨先所念 佛,見其色像。見是像已後,若欲見他方諸佛,隨所念方,得見諸佛,無所障 礙。是故此人

雖未有神通 飛行到於彼 而能見諸佛 聞法無障礙 是新發意菩薩,於諸須彌山等諸山無能為作障礙,亦未得神通、天眼、天耳, 未能飛行從此國至彼國。以是三昧力故,住此國土,得見他方諸佛世尊,聞所

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 印順導師著,《中觀論頌講記》,pp.23~24;《初期大乘佛教之起源與開展》, pp.843~847、pp.864~867;《印度佛教思想史》,pp.139~141。

則重在說明十遍處觀成就之際,以三昧〔心〕力作意青等時,一切法皆爲其色,而依此解說「三昧空」。

#### 2 · 觀空與所緣空之異同:

「觀空」與「所緣空」的相近之處——同約境空而論。其微細區別,在於<u>「觀空」是從外境隨心而異,轉而覺了境之無實</u>;<u>「所</u> 緣空」則是直約所緣是空境,而就「緣境」說爲空三昧之名。<sup>33</sup>

|     | 異     | 同       |
|-----|-------|---------|
| 觀空  | 觀境隨心轉 | 1.境空心不空 |
| 所緣空 | 心緣外空境 | 2.他 空   |

※ 小結:在《智論》卷12與卷74所提的兩類三種空,總攝要義如下:

※以分析色心二法而達空的「分破空」。

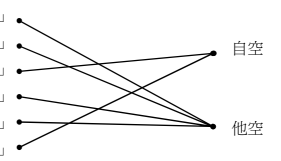
※由境隨心轉而覺知境空的「觀 空」

※著重一切法本自空寂性的「十八空」 ←

※依空三昧力勝解境爲空的「三昧空」 ←

※緣外境空相而名空三昧的「所緣空」 ←

※徹見緣起諸法當體即空的「自性空」 ✔



# 四、六種空之判攝

關於各種空之論斷,此節承繼上文,作一統括性之述說。敘文如下:

#### 說法。常修習是三昧故,得見十方真實諸佛。

從引文或可推知:得見十方(真實)諸佛現前與否,端視於行者三昧力、自身 善根功德之深淺〔亦含佛加持力〕。故修持者雖自知唯意想所作,這應是依空 慧觀照,通達非有實法可得,由是引入空、無相、無願三解脫門,達到實相念 佛。

33 印順導師著,《中觀今論》,p.74。

按:取「分破空」與「三昧空」之「境由心轉」這一層意義,似乎與「觀空」有雷 同之處!

## 〈一〉第一類的二種空——分破空、觀空:

1.分破空:此種方法,或許適用於習慣、好樂於機械式邏輯思考者 或禪修者。從法逐次地解析當中,得知無有一法不待他 成,乃至極微相〔或是刹那念〕亦屬假名施設,非具實 義。

> 然其流弊,便是容易落入在認知上,終有一「其小無 內」實體的存在之偏執,而導向實有論。此廣如《智 論》中說。<sup>34</sup>

2. 觀空:由內在心理的移轉,對相同事物呈顯不一樣的領受,因而 獲悉其虛妄非實;若能進一步明曉能、所相待之緣起義, 乃至依此原則,反觀自心假而非真,亦復如是〔如《般舟 三昧經》所示〕35。

> 所需留意的是,運用此法之時,知所觀境是妄,決不許能 觀心爲真;若以心是實有,則與唯物論者一般,只不過偏 執對象不同罷了!

## 〈二〉第二類的二種空——三昧空、所緣空:

1.三昧空:這一觀法,應較常爲修習三昧之瑜伽師所擅用。以修習 三昧達到心〔心所〕現空相,再以此三昧力觀一切法爲 空。

但這是不究竟的,如《智論》判約:「若外法不實空,

作是念:佛從何所來?我為到何所?自念:佛無所從來,我亦無所至。自念: 欲處、色處、無色處,是三處意所作耳。我所念即見,心作佛,心自見,心是 佛,心佛,心是我身。心見佛,心不自知心,心不自見心。心有想為癡心,無 想是涅槃。是法無可樂者,設使念,為空耳,無所有也。菩薩在三昧中立者, 所見如是。佛爾時說偈言:

心者不自知 有心不見心 心起想則癡 無心是涅槃 是法無堅固 常立在於念 以解見空者 一切無想願

<sup>34《</sup>大智度論》卷 12(大正 25,147c21~148a4),卷 31(大正 25,291c21~292a28),卷 32(大正 25, 297b29~c5), 卷 36(大正 25, 326b20~c18), 卷 84(大正 25, 650b17~ 

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>《般舟三昧經》卷 1(大正 13,899b25~c7):

以三昧力故空者,是虚妄不實。」<sup>36</sup>論主便指出假使外 在諸法,性非空寂,而以三昧力作令其空,那是假想 觀,不符合實際的。

2 · 所緣空: 這是依緣境的空相而立名空三昧。

此法之詬病,性質雷同於「三昧空」。《智論》出其 過道:「若緣外空故生三昧者,是亦不然!所以者 何?若色等法實是空相,則不能生空三昧,若生空三 昧則非是空。」<sup>37</sup>論主明白指出,倘若外法的確是呈 現空相,那麼怎能作爲緣慮的對象,而依之生起空三 昧呢?若說可以緣對,當成修習之觀境,則必然是見 其不空的。這反有起自性執之患。

## 〈三〉經論的正義——十八空、自性空:

前說分破空、觀空、三昧空、所緣空等四,所引生的流弊,在於不了 <u>緣起即空的甚深義。</u>如釋尊於《般若經》講述十八空,雖是就各種層 面討論,然其「空」的理由,處處會歸「性自爾」故。<sup>38</sup>同樣的, 《智論》論主雖廣攝種種空,而抉擇諸法空的真實義,仍以<u>契合中道</u> 的「空」爲究竟。<sup>39</sup>這是從緣起性空,體證到法無定法,但是因緣和 合,假立施設,無有實性可得,本自空寂的。

## 五、結論

《智論》卷 12 與卷 74 各闡釋的三種空,其中,不論是重於分析法而現空相的「分破空」,從境隨心轉故知境空的「觀空」,或是修習空三昧等轉觀法亦空的「三昧空」,乃至緣外境空相的「所緣空」,這都是非真實、非

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>《大智度論》卷 74(大正 25,581b25~26)。另見《大智度論》卷 36(大正 25,328c16~20)。

<sup>37《</sup>大智度論》卷 74(大正 25,581b26~29)。

<sup>38《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷 5(大正 8, 250b3~c28)。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>《大智度論》卷 31(大正 25, 285b18~c23),卷 46(大正 25, 396a6~b17),卷 74(大正 25, 581b23~c7)。

畢竟的方便權說。「空」,是即緣起的空,非離緣起而另有一「空」,也不 是由外力造作使一切法空;之所以「空」,不過是「**性自爾**」故!

對於《大智度論》卷 12 與卷 74 所論及兩類的「三種空」,站在《智論》本身具「含容異說的特色」下,<sup>40</sup>論主並不泯滅非中觀所著重的教說,而是採取相容並包的態度。<sup>41</sup>常言道:「法無高下,人有利鈍」,雖說諸法是平等平等的,但依人而顯其差別——法義的世諦流布,本就人、事、時、地、物等而隨機制宜的。<sup>42</sup>因此站在因應眾生根機之迥別之立場,似乎亦難以論定孰深孰淺,何者了義,何者爲非。然而,所需掌握的是,在知見的建立乃至實踐——聞、思、修的過程中,能否正確、如實了悉法要,不落入自性執的二邊,而非否定修持法門本身〔如說「破執不破法」〕。經說:「歸元性無二,方便有多門」<sup>43</sup>,確切地通達佛法正義,依循各自適宜之法門修習,得至彼岸;契理契機,或是謂此!

關於本文撰述之際,所思及而未善通利之處,藉此機會,求教於四方賢 德,望能解惑釋疑:

- (1)《光讚經》卷1與卷6同樣提及十八空,然在同一譯者下卻有不同之 譯名,是否原梵本中,用詞即別?抑或名異而義一?
- (2)導師在《空之探究》pp.159~160,比對《般若經》各經本,在勸學 般若部分,經文之次第,如表所示:

| 《摩訶般若波羅蜜經》                  | 《大般若波羅蜜多經》              | 《放光般若波羅蜜經》     | 《光讚般若波羅蜜經》        | 《大般若波羅蜜多經》              |
|-----------------------------|-------------------------|----------------|-------------------|-------------------------|
| 卷 1                         | (「第二分」)卷 402            | 卷 1            | 卷 1               | (「第三分」)卷 479            |
| (大正 8,219c)                 | (大正 7,8c)               | (大正 8 , 3a~b)  | (大正 8,149c~150a)  | (大正 7,430c)             |
| 1.十 八 空<br>2.四 緣<br>3.〈真〉如等 | 1.二十空<br>2.四 緣<br>3.真如等 | 1.十四空<br>2.如 等 | 1.二十一空<br>2.如 來 等 | 1.十六空<br>2.所緣空<br>3.真如等 |

#### 由此推論出:

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 印順導師著,《『大智度論』之作者及其翻譯》〈增訂本〉, p.97、p.99。

<sup>41</sup> 印順導師著,《中觀今論》,p.77。

<sup>42</sup> 唐·智儼述《大方廣佛華嚴經搜玄分齊通智方軌》卷 2 (大正 35,35b7~8):「法無高下,隨人器物,顯法精麤故。」

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>《大佛頂如來密因修證了義諸菩薩萬行首楞嚴經》卷 6(大正 19,130a24)。

依此可見,在十八空下,應該是四緣,而《光讚般若》及「第三分」,卻把「因緣」、「所緣緣」、「增上緣」等,也誤作空的一項了。這一定是梵本傳寫的錯失,是不足為據的。

依導師意,《智論》論主亦是見過十萬頌的《般若經》與《光讚般若》的。<sup>44</sup>然而,《智論》論主卻仍將「所緣空」蒐納於三種空之一,其道理何在?又是否代表當時確實有主張「所緣空」的學派〔如《智論》所描述〕或修持法?或另有涵義?

(3)由《大智度論》卷74(大正25,581b22~29):

有人言:<u>外所緣色等諸法皆空,緣外空故,名為空三昧。</u> 此中佛說:不以空三昧故空,亦不以所緣外色等諸法故空。何以故? ⑤若外法不實空,以三昧力故空者,是虚妄不實。

◎若緣外空故生三昧者,是亦不然!所以者何?若色等法實是空相, 則不能生空三昧;若生空三昧則非是空。

論主對於「所緣空」的評破方式,與說一切有部所主張的「有識必有 境」<sup>45</sup>,其思想是否相聯性?

(4)導師於著作中指稱大乘唯識宗所用之空觀乃「觀空」,以其「不許心 也是空的」,而導歸「境空心有」之結果。<sup>46</sup>但據瑜伽行派前後期的 教說,是否真的執心〔識〕爲的實有?<sup>47</sup>

論曰:三世實有。……以識起時必有境故。謂必有境,識乃得生,無則不生。 其理決定。若去、來世境體實無,是則應有無所緣識;所緣無故,識亦應無。

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> 見印順導師著,《初期大乘佛教之起源與開展》,pp.595~606;《空之探究》,pp.138~139;《『大智度論』之作者及其翻譯》,pp.60~61。

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> [1]《俱舍論》卷 20(大正 29,104b5~19):

<sup>[2]《</sup>順正理論》卷 51(大正 29,628b28~c2)

又一切識必有境故。謂見有境識方得生。如世尊言:「各各了別彼彼境相名識取蘊。所了者何?謂色至法。」非彼經說有識無境。由此應知,緣去、來識,定有境故,實有去、來。

<sup>46</sup> 如印順導師著,《中觀今論》,pp.74~77;《中觀論頌講記》,pp.23~24;《寶積 經講記》, p.116; 《華雨集》(四), pp.97~98。

<sup>47</sup> 如《瑜伽師地論》卷 74(大正 30,708c19~21):「若遣名言熏習之想所建立識,如 其色等想事緣,離言說性,當知此性是實物有,是勝義有。」

再者,《成唯識論》卷 1(大正 31,1b12~13):「境依內識而假立故,唯世俗有; 識是假境所依事故,亦勝義有。」

上之引文,若單從字面釋義,極易誤解爲識乃實有——一如外道的自性見。然仔細 對照,亦不難發見,之所以立**識**是「實物有」、「勝義有」,應是相對於境之偏重 說,或是應機〔如《解深密經》卷 2(大正 16,695b9~696b11)所云五事不具之 人〕,或是破執〔如惡取空者〕而論。在《辯中邊論》與《成唯識論》分別說到:

[1]《辯中邊論》卷 1(大正 31,464c9~17):

識生變似義 有情我及了 此境實非有 境無故識無

論曰:變似義者,謂似色等諸境性現。變似有情者,謂似自他身五根性現。變 似我者,謂染末那與我癡等恒相應故。變似了者,謂餘六識了相麤故。此境實 非有者,謂似義、似根無行相故,似我、似了非真現故,皆非實有。境無故識 無者,謂所取義等四境無故,能取諸識亦非實有。

[2]《成唯識論》卷 2(大正 31,6c23~26)即明顯說到:

諸心、心所,依他起故,亦如幻事,非真實有。為遣妄執心、心所外實有境 故,說唯有識。若執唯識真實有者,如執外境,亦是法執。

又《成唯識論》卷 2(大正 31,7 b14~25)說到:

······又假必依真事立者,亦不應理。「真」謂自相,假智及詮俱非境故,謂 假智詮不得自相。唯於諸法共相而轉,亦非離此有別方便施設自相為假所 依。然假智詮必依聲起,聲不及處,此便不轉。能詮、所詮俱非自相,故知 假說不依真事。由此但依似事而轉,「似」謂增益非實有相。聲依增益似相 而轉,故不可說假必依真。是故彼難不應正理。然依識變,對遣妄執真實 我、法,說假似言。由此契經伽他中說

為對遣愚夫 所執實我法 故於識所變 假說我法名

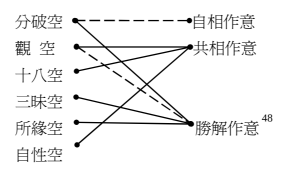
**其次**,就唯識教說,如:(1)「轉依」——轉染還淨、轉識成智;(2)阿賴耶 識乃刹那轉變等義;(3)《成唯識論》中亦說:若執唯識是真實有,亦是法執 等觀點判斷,其意正顯明「識」並非常恆不變。且唯識學派處處破斥外、小中之 執實有論者,而自身不該同犯彼過。

故雖云「識是勝義有」,應是相對說,或處於依攝機化導之開權方便而施設言教 等立場。立「勝義有」,並不等同外道主張之實有自性。

又就能、所相待而論,假使確切通達者,於「觀空」中〔於「三昧空」、「所緣 空」其理亦復如是〕,既能明瞭「所」無有實,焉不得知「能」亦無耶〔反之亦 然〕?誠如《大智度論》卷 31(大正 25,292a13~14)說:「復次,心隨所緣,緣 滅則滅,緣破則破。」且《中論》卷 3〈觀法品第十八〉(大正 30,23c22)亦云: 「若無有我者,何得有我所?」

因此唯識學者雖倡導「唯識無境」說,然對於證得圓成實之聖者而言,此應是偏 「能」——無分別智——的方面說;若就「所」——真如而言,何嘗不可說「唯境 無識」!

- (5)上說「三昧空」是以能緣的心〔空三昧〕觀一切法,勝解爲空,義近於「心空境有」。然此觀法是否也會傾向於心爲主導的思想?又「三昧空」之成就,其「狀態」究竟爲何?
- (6)本文中原試圖對此六種空與真實作意、勝解作意,尋其相關性,然以學力、時間之欠缺,茲簡表如下,而待往後之因緣再行討論。



此份論文報告之提出,由衷感恩 院長之慈悲,能於百忙中撥冗指導。又師長與同學於寫作期間之協助、關心,在此一倂致謝。感於時間之短促、急迫,加上本身學力素養之欠缺,文脈或雜亂無章,或尚存謬失,或有未解之疑惑,願諸方善士,不吝指正。

本文為就讀福嚴佛學院大學部之作品

**故**推論導師的評判,或許是針對<u>執心識爲實有自性論者所引發之謬解,及其易產生</u>的弊病而論?!

<sup>48</sup>《大毘婆沙論》卷 11(大正 27,53a13~19):

有三種作意:謂自相作意,共相作意,勝解作意。自相作意者,思惟色是變礙相,受是領納相,想是取像相,行是造作相,識是了別相,地是堅相,水是濕相,火是緩相,風是動相如是等。共相作意者,如十六行相等。勝解作意者,如不淨觀、持息念、無量、解脫、勝處、遍處等。

另參見《大毘婆沙論》卷 82(大正 27,422c27~423a3);《瑜伽師地論》卷 11(大正 30,332c22~24)。

再者,關於將「分破空」一法判爲勝解作意之說法,如《成唯識論》卷 1(大正 31,4b26~c5):

然識變時,隨量大小,頓現一相,非別變作眾多極微合成一物。為執麤色有實體者。佛說極微,令其除析,非謂諸色實有極微。<u>諸瑜伽師以假想慧於麤色相,漸次除析,至不可析,假說極微。</u>雖此極微,<u>猶有方分</u>,而不可析。若更析之,便似空現,不名為色,故說極微是色邊際。由此應知,諸有對色,皆識變現,非極微成。

# 【參考書目】

## (一)原典藏經

- 1.《摩訶般若波羅蜜經》二七卷 (後秦·鳩摩羅什譯) 大正藏第 8 冊, No.223。
- 2.《大智度論》一百卷 (龍樹造,後秦·鳩摩羅什譯) 大正藏第 25 冊, No.1509。
- 3.《成唯識論》十卷(護法等菩薩造,唐·玄奘譯) 大正藏第 31 冊, No. 1585。

## (二) 近代著作

印順導師著:

- (1)《中觀今論》,新竹,正聞出版社,民國39年1月初版,87年1月出版。
- (2)《中觀論頌講記》,新竹,正聞出版社,民國 41 年 6 月初版,87 年 1 月出版。
- (3)《寶積經講記》,新竹,正聞出版社,民國53年12月初版,87年1月出版。
- (4)《空之探究》,新竹,正聞出版社,民國74年7月初版,89年1月十版。
- (5)《初期大乘佛教之起源與開展》,臺北,正聞出版社,民國 70 年 5 月 初版,83 年 7 月七版。
- (6)《印度佛教思想史》,臺北,正聞出版社,民國 77 年 4 月初版,民國 82 年 4 月五版。
- (7)《華雨集》〈二〉、〈四〉,臺北,正聞出版社,民國82年4月初版。
- (8)《『大智度論』之作者及其翻譯》〈增訂本〉,臺北,東宗出版社, 民國 81 年 8 月初版,82 年 5 月第二版。

#### (三)工具書

徐中舒主編,《遠東·漢語大字典》①,臺北,遠東圖書公司,民國 80 年9月版。