## 善生倫理學

## 一邁向幸福人生的三步驟(三)

二〇〇八年三月三十日講於台南市立文化中心

## ●呂凱文教授 主講

現任南華大學宗教學研究所專任副 教授兼所長、巴利學研究中心主任

## ●李松仁 整理

佛陀跟善生講,想要致富,一定要離開不好的朋友。 因為壞朋友會帶來很多誘惑, 

是你美好人生的一半,他幾乎 是你的全部啊!因為一位好的 善知識,能夠和你分擔彼此的 痛苦與快樂,像這樣的善知 識,在我們生活中是很重要 的。」所以請想一想,我們 沒有很好的朋友?如果有,要 好好珍惜並跟他們學習,如果 沒有,要好好的追尋。

佛陀又說,如果你要累 積財富,第一件要做的事情, 就是要好好地鍛鍊你的謀生技 巧。我在大學時期所認識的學 長及同學、朋友畢業之後, 有的出家去,有的說要去修 行,可是又不想出家,這就很 麻煩,因為他已經快四十歲 了,不想找工作,還是有一頓 沒一頓地打零工。坦白講,如 果是佛陀,他會怎麼看待這件 事情?佛陀其實說得很清楚, 生命操之在己,我們對自己的 人生方向要有明確的認定,如 果要走弘法利生的菩薩道,特 別是解脫道的部分, 出家精進 修行是一條很重要的路; 如果

我們要當一個快樂的世間人, 那就要好好注意,我們還有父母、師長、親戚、朋友等,他 們是我們必須要好好照顧的對象,因此在經濟方面,必須要 花點心思。



生能力,在自己的專業領域裡 好好學習,才是真正的修行。 在家眾在修行上所走的是入世 的菩薩道而非解脫道的方式。

因此佛陀說,善生啊,如 果你要過好的生活,除了要鍛 鍊自己的謀生能力之外,還要 勤奮不放縱,如此才能累積財 富。雖然金錢不是萬能,但如 果有足夠的金錢,我們就能做 許多利益眾生的事,這是實在 話,所以佛陀並未反對在家居 士累積財富,反而加以讚歎。 當一個人的經濟不虞匱 乡 時, 才有辦法發展自己的興趣,如 果經常得為下一頓飯的著落傷 腦筋,那就很難有機會真正發 展自己的興趣,因為你根本沒 有時間,也沒有充裕的精力做 這些事。

佛陀在很早以前就提到適 度累積財富是很重要的,這不 是罪惡,而是必須要做的事。

佛陀說法是很有意思的, 他以譬喻方式跟善生開示,好 比一個有破洞的米袋,拿它來 裝米的話,米一定會漏失,所 以破洞一定要先補起來。同樣 的道理,避免殺盜淫妄等敗壞 道德與財產的行為便有如補破 洞。其次,要讓米袋充實,就 要適度地運用合法的投資、理 財等方式,米袋才會飽滿,財 富才能增長。

如果能做到前面那幾項, 並且能辨別哪些是益友,哪 些是損友,遠離惡友,親近就 友,遠離惡友,親近就 友,這些都能做到的話,就 就,就 我們既然有良好的行為 、 說,我們既然有良好的戒行 生活的藝術、清淨的戒行有 好的經濟條件,並且也擁有 生技巧,再來就要學習如 生技巧,再來就有 是 大方倫理的對象相處了。

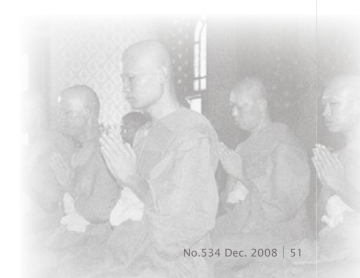
佛陀對善生說,令尊臨終 前要你禮拜六方,其實是一種 象徵性的說法,真正的意義是 要你每天檢視自己,有沒有好 好與父母相處?反過來講,為 人父母者,也要問自己,為 有好好對待兒女?佛陀繼續開 示,當父母的必須要為孩子打



算,讓孩子接受良好的教育, 教導他們培養分辨是非的智慧 和能力,協助他們尋找良好的 婚姻對象,這些都是父母和 好好。此外,等 之間,應該要以同等、同理力 相互對待,設身處地為對方 相互對待 ,這樣才能擁有和諧的親子 關係。

承蒙剛剛郭老師向大家 介紹我是唸哲學系的,其實我 本來也不是唸這個科系,而是 唸日語,為什麼我後來會轉到 哲學系呢?因為當初選填志願 時,爸爸媽媽太關心我了,雖 然讀外語比較能賺錢,可是我 發現自己的性向和思考並非屬 於技術性的層面,我比較喜歡 想東想西,在與父母溝通並徵 得同意之後,我決定轉系,因 此我也過得很快樂。

所以,親子關係要用同理 心來彼此體諒、對待,才可以 減少相互的摩擦與壓力。以上 是東方——父母的部分。



道理以及謀生技巧。

相對地,學生對老師也有 應盡的義務,那就是要尊重老 師,對老師的提醒與教誨要緬 懷於心,將老師當成父執輩般 對待。所以禮拜南方的意義, 在於師生倫理的這個層次。

至於西方是指我們的另 一半,也就是我們的妻子或丈 夫。佛陀並不主張男尊女卑, 但在當時的印度社會,女性是 非常没地位的,是故佛陀為善 生開示:當丈夫的要知道妻子 的辛苦,除了多加關懷之外, 妻子有病痛時,不只要安慰 她,還應給予醫藥及適度的照 顧。如果能力許可的話,平時 最好送一些金銀、首飾、珠寶 给妻子,因為有了這些東西, 做妻子的才會有自尊、有自 信。古時候的印度,在家女眾 的財產就是這些。另外,為人 妻者, 也要盡到本身應盡的義 務,要尊重先生,照顧他的飲 食起居,不在人前講先生的壞 話,也不過度干預他的事業、 行為等等。從這裡我們可以知 道,二千五百年前,佛陀就有 男女平等的觀念,這是互惠、 平等的原則,不是要誰對誰特 別好,而是二人要互相對彼此 都好。

此外,還有上方與下方, 我們先談下方。下方是指我們 應如何與部屬或同僚相處,這 其實可以引申為勞方跟資方的 關係。佛陀說,當老闆的人除 了要瞭解員工的辛苦,還要提 供福利來改善他們的生活。做 人家的部屬,也要忠於職責,



要盡心盡力來協助上司。向下 方禮拜,是指部屬跟上司之間 的關係。

最後,佛陀跟善生提到, 上方是指我們和宗教師的關 係。如果你是佛教徒,當然就 是指你和法師的關係。身為法 師、阿闍梨或是導師,必須給 予信徒良好的指引;而身為信 徒,則應該要尊敬法師、供養 三寶。

此時,善生恍然大悟, 原來父親臨命終前要我禮拜六 方,真正的意思並不是要去拜 六方那些看不見的神明、精靈 鬼怪,而是要我維繫好倫理關 係。所以透過這一部經,我們 可以獲得一些啟示與引導—— 怎麼照顧自己,避免不好的行 為,進而累積財富,好好維繫 六方的倫理。這部經是佛教信 學、善學、戒學的基礎,基礎 打好了,我們才會有更多的能 力往上談怎麼修定、修慧,然 後獲得解脫。

我個人覺得佛法是很寶

貴的禮物。我們有眼、耳、 鼻、舌、身,還有意識,一般 稱之為六根,而生命的活動就 是六根的活動,你要認識外在 的世界,必須透過這六個感官 才行。眼睛看、耳朵聽、鼻子 聞、嘴巴(舌)嚐、還有身體 的碰觸、意識的思考想像,都 是我們認識這個世間的六種管 道, 佛法在談到六根的部分時 有其深奧的涵義。

請各位想像一下,我們 在像巴塞隆納這樣的國際大球 場,一次可容納二萬甚至更多 人的地方,這個足球場有六個 出入口; 至於來看足球的群 眾,各式各樣的人都有,有身 上刺龍繡鳳的,有達官貴人, 也有平民百姓,

如果要讓這麼多



堂觀賞比賽,並且確保不會發 生任何暴動的話,主辦單位就 一定要想辦法,因此國際奧運 或是其他世界級的比賽,都 或是其他世界級的比賽,都 先在各個出入口設立防護欄, 請警察或警衛人員把關,以 有人攜帶槍械彈藥等危險物 品,如果有的話,就先把他擋 下來。

佛教講的六根跟這六個出入口其實是一樣的,當我們吸收外界的資訊時,如果六根的出入口沒有建立好防護網,進來的東西可能就很難控管,那麼究竟要怎麼過濾呢?剛才提到《善生經》的故事,是修行上比較基礎的部分,但在進一步談到定學、慧學的範圍時,佛陀就會教導我們如何守護六根。

六根如果沒有好好防護, 將會生起許多波動,讓身心煩 躁不安,所以修行很多時候都 是在調攝六根,而調攝的方式 在佛家來講就是慈悲喜捨。

善生倫理學除了一般外在 倫理的教導,其實也包含了一 些內在的倫理,換言之,想要 讓外面的世界變得更好,必須 先要轉變自己內在的世界,如 果內在的世界不是很好,外在 的世界當然也不會很理想。

快樂就像太陽一樣,是一個自然發光體,太陽在高高的 天上,只要有人需要陽光的溫 暖,就會自動地靠近它(曬太 陽)。以佛教觀點來看,我們 要帶給世間快樂,一定要先從 自己開始做起,讓自己成為一



個快樂的發光體,你的喜悅自然就會感染給周遭的人。

佛教的種種戒律都源自於 佛陀的教導,佛陀制戒時,有 二個很重要的原則:第一,我 們絕不對別人不好,不與人結 惡緣。那個「別人」其實也包 括我們自己,譬如說:我不能 對你不好,但我自己卻在生悶 氣,這也不行。第二,我們要 對別人好,因為無所求的愛, 無所求的付出,不僅會讓我們 發光的能量變得很大,還能帶 給周遭其他人很美好的生活體 驗,這是很有意義的一件事 情。祝福大家! ② (全文完)

智慧講座

【完全免費・自由入座】

◎凡參加本講座貴賓可獲贈珍貴書籍

宗教與和平的對話——佛教的美麗新

一九九四年,聯合國教科文組織邀集各宗教領袖,共同簽署「促進和平文化之宗教角色宣言」,開展國際的宗教和平運動。重建佛教和平文化,在世界各地已有許多卓越的成果,林教授將於此次講座中,從宗教與社會責任的角度,與大衆一起分享、探討佛教社會行動與覺觀修行,是消除衝突、培養慈悲心、倡導和平運動的主要方法。

97年12月28日(星期日)下午2時30分

主講人: 林朝成 教授

台灣大學哲學系博士 成功大學中國文學系教授

地 點:台南市立文化中心國際會議廳

(中華東路三段332號)

主辦單位:台南市立文化中心

財團法人慧炬南社

聯絡電話:06-2881677